
        
            [image: cover]
        

    
La sensibilidad estética del anime como lenguaje cultural. El caso de Studio Ghibli

The aesthetic sensibility of anime as a cultural language. The case of Studio Ghibli

https://doi.org/10.56418/txt.19.2.2025.6

Galo Vásconez Merino

https://orcid.org/0000-0002-4048-8253

[gvasconez@unach.edu.ec]

Universidad Nacional de Chimborazo (Ecuador)

Karen Moreira Sarango

https://orcid.org/0009-0005-3484-8944

[karen.moreira@unach.edu.ec]

Universidad Nacional de Chimborazo (Ecuador)

Aderlyn Estrada Falconí

https://orcid.org/0009-0004-9924-3324

[aderlyn.estrada@unach.edu.ec]

Universidad Nacional de Chimborazo (Ecuador)

Recibido: 15-10-2025
Aceptado: 15-12-2025

Esta obra se publica bajo la siguiente licencia Creative Commons:

Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)

[image: Imagen de la Licencia Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0] 

Resumen

El presente estudio analiza las dimensiones estéticas y narrativas del cine animado japonés, con énfasis en las obras de Studio Ghibli. A través de un enfoque cualitativo y análisis de contenido de cuatro filmes representativos, se identifican elementos simbólicos, filosóficos y culturales que configuran un lenguaje visual singular, arraigado en tradiciones como el wabi-sabi y el mono no aware. Las películas examinadas integran lo cotidiano y lo fantástico para explorar temas universales como la guerra, el duelo, la identidad y la relación con la naturaleza. La investigación destaca cómo estos relatos escapan de dicotomías morales simplistas, proponiendo personajes complejos y estructuras narrativas que propician la introspección. El uso del silencio, la simbología visual y los paisajes como entidades activas refuerzan la carga emocional de las obras. Finalmente, se argumenta que el cine animado japonés, lejos de ser exclusivamente infantil, constituye un medio artístico capaz de expresar problemáticas humanas profundas con resonancia global.

Palabras clave: Comunicación, Cine de animación, Studio Ghibli, Estética cultural, globalización cultural.

Abstract

This study analyzes the aesthetic and narrative dimensions of Japanese animated cinema, with emphasis on the works of Studio Ghibli. Through a qualitative approach and content analysis of four representative films, we identify symbolic, philosophical and cultural elements that shape a unique visual language, rooted in traditions such as wabi-sabi and mono no aware. The films examined integrate the everyday and the fantastic to explore universal themes such as war, mourning, identity and the relationship with nature. The research highlights how these stories escape from simplistic moral dichotomies, proposing complex characters and narrative structures that encourage introspection. The use of silence, visual symbolism and landscapes as active entities reinforce the emotional charge of the works. Finally, it is argued that Japanese animated cinema, far from being exclusively childish, constitutes an artistic medium capable of expressing deep human issues with global resonance.

Keywords: Communication, Animated film, Studio Ghibli, Cultural aesthetics, Visual storytelling.

Sumario: 1. Introducción y estado de la cuestión. 1.1. Historia del cine animado de Japón. 1.2. Rasgos estéticos y narrativos del cine animado japonés. 2. Metodología. 3. Análisis y resultados. 3.1. Perspectiva y punto de vista. 3.2. Estilo y narrativa. 3.3. Influencias culturales. 3.4. Uso de elementos de simbología. 4. Discusión y conclusiones. 5. Referencias.


1.
Introducción y estado de la cuestión


A lo largo de los años, el cine animado japonés ha logrado cruzar
fronteras culturales y geográficas, posicionándose como una forma
de arte singular que conmueve y fascina a audiencias de todo el
mundo. Reconocido por su profundidad emocional, realismo narrativo y
deslumbrante riqueza visual, este tipo de animación hunde sus raíces
en expresiones culturales tradicionales como el teatro Kabuki y el
manga. Con el tiempo, se transforma en un lenguaje artístico
universal, capaz de entrelazar lo cotidiano con lo fantástico, y de
explorar con sutileza aspectos íntimos de la experiencia humana.


Respecto al surgimiento del cine japonés, Sedeño Valdellós (2022)
subraya que su evolución se encuentra estrechamente vinculada a las
tradiciones escénicas autóctonas, en particular al teatro Kabuki. A
diferencia de formas más antiguas como el Nō, de raíz medieval, el
Kabuki ha experimentado una transformación constante a lo largo del
tiempo, dando lugar a variantes como el shimpa (versión
modernizada) y el shingeki (teatro nuevo), influenciado por
modelos occidentales durante la Era Meiji. Este trasfondo teatral,
junto con el desarrollo técnico de las cámaras de filmación y el
espíritu innovador de los primeros cineastas, propició el
nacimiento de una cinematografía con identidad propia. Aunque en sus
inicios aún distante de los cánones estéticos occidentales, esta
nueva expresión artística sentó las bases de una industria
emergente, liderada por figuras pioneras como Tomu Uchida, Heinosuke
Gosho, Daisuke Itō y Teinosuke Kinugasa.


En este contexto de sincretismo artístico, el manga desempeña un
papel clave en la evolución del cine animado japonés contemporáneo.
Junto con otras expresiones visuales, contribuye a configurar un
lenguaje cinematográfico que permite fusionar lo ordinario con lo
extraordinario. Estudios como Studio Ghibli lideran esta
transformación, integrando la herencia estética y narrativa del
manga en películas que abordan problemáticas universales
(Aguado-Peláez & Martínez-García, 2016) desde una perspectiva
profundamente enraizada en la cultura japonesa.


La fundación de Studio Ghibli en 1985 representa un punto de
inflexión decisivo. Según Denison (2023), este estudio nace a
partir del éxito comercial y crítico de Nausicaä del Valle del
Viento (Kaze no Tani no Naushika, Hayao Miyazaki, 1984).
Este logro motivó a Miyazaki, Isao Takahata y al productor Toshio
Suzuki a crear un espacio creativo independiente que se distanciara
del modelo tradicional de animación japonesa, centrado en
franquicias televisivas. Su propósito fue desarrollar largometrajes
originales con una fuerte identidad autoral, estética refinada y
libertad creativa.


A lo largo de las últimas décadas, tanto Miyazaki como Takahata
redefinen los límites de la animación, convirtiéndola en una
plataforma narrativa capaz de explorar cuestiones complejas como la
guerra (Monleón Oliva, 2025), la relación entre humanidad y
naturaleza, y los dilemas éticos en contextos históricos diversos.
Lejos de ser simples productos de entretenimiento, sus obras ofrecen
un nivel de profundidad simbólica y emocional que trasciende lo
cultural y resuena con audiencias internacionales.


El análisis del cine animado japonés permite comprender su
relevancia artística y su función como espejo de transformaciones
sociales. En un mundo crecientemente interconectado, estas
producciones emergen como vehículos eficaces para comunicar valores
culturales particulares al tiempo que abordan temáticas universales.
Este fenómeno subraya la importancia del cine animado como
herramienta de diálogo intercultural, capaz de tender puentes entre
generaciones, territorios y visiones del mundo.


En el contexto de la globalización mediática, el cine animado
japonés, y en particular, la obra de Studio Ghibli ha adquirido una
proyección internacional comparable a las producciones más
influyentes del cine occidental. Según Lamarre (2009) el anime
japonés ha reconfigurado los modelos industriales y narrativos del
cine y ha ofrecido formas alternativas de representar el tiempo, el
espacio y la subjetividad. Este fenómeno hace necesario un estudio
académico riguroso que articule las dimensiones narrativas,
estéticas y culturales desde una perspectiva comparada.


La presente investigación se centra en el estudio de las dimensiones
estéticas y narrativas del cine animado japonés, mediante el
análisis de cuatro obras representativas del estudio Studio Ghibli.
Estas películas destacan por su capacidad para integrar elementos
culturales y tradicionales con enfoques visuales y temáticos
contemporáneos, contribuyendo así al enriquecimiento del discurso
cinematográfico y a la comprensión del cine como arte reflexivo y
comprometido con la sociedad.

1.1.
Orígenes del cine animado de Japón


El concepto de orientalismo alude a una construcción ideológica que
establece divisiones simbólicas entre Oriente y Occidente,
reforzando estereotipos y visiones distorsionadas sobre las culturas
asiáticas. Este fenómeno se manifiesta de manera persistente en el
imaginario colectivo y en expresiones culturales como la literatura,
el arte y el cine. En el caso de Japón, su prolongado aislamiento
histórico frente a influencias extranjeras, especialmente durante el
período Edo (1603–1868), ha contribuido a forjar una imagen de su
cultura como enigmática, espiritual y profundamente exótica. Esta
percepción, muchas veces nutrida por elementos ficcionalizados, ha
capturado la imaginación de las sociedades europeas, dando lugar a
representaciones cargadas de misticismo que, más que reflejar la
realidad cultural japonesa, proyectan las aspiraciones y fantasías
del observador occidental (Said, 2013).


El término anime se consolida en el contexto de la cultura visual
japonesa del siglo XX y se asocia de manera fundacional con la obra
del dibujante Osamu Tezuka, quien en 1963 estrena Astro Boy
(Tetsuwan Atom, Osamu Tezuka et al., 1963) considerada la
primera serie de animación televisiva producida en Japón bajo los
parámetros industriales, narrativos y estéticos que caracterizan al
anime contemporáneo (Bendazzi & de la Rosa, 2003; Horno López,
2012). Tezuka establece con esta producción un nuevo paradigma
expresivo que transforma la animación en un medio capaz de articular
historias complejas, dirigidas tanto a públicos infantiles como
adultos.


En relación con los orígenes del cine animado japonés, diversas
fuentes sitúan su inicio en el año 1917. Aunque esta fecha puede
percibirse como tardía en comparación con las experiencias pioneras
de Émile Cohl (Fantasmagorie, 1908) en Francia, o de James
Stuart Blackton (Humorous Phases of Funny Faces, 1906) y
Winsor McCay (Gertie the Dinosaur, 1914) en Estados Unidos,
cuyas producciones se desarrollan entre 1906 y 1914, el surgimiento
de la animación en Japón no se distancia significativamente de
otras cinematografías. Países como España, por ejemplo, también
registran su primera obra animada en ese mismo año (Horno López,
2012). Por tanto, el cine animado japonés se inscribe desde sus
orígenes en los debates técnicos y artísticos de su tiempo,
desarrollando a lo largo del siglo XX una identidad propia que
desemboca en la consolidación del anime como fenómeno cultural de
gran impacto.


El origen de la animación japonesa se vincula estrechamente con la
tradición visual desarrollada durante el período feudal,
particularmente con la producción de estampas narrativas en papel y
grabados xilográficos, como los pertenecientes al estilo ukiyo-e.
Estas representaciones gráficas, propias del siglo XVII, constituyen
antecedentes fundamentales del lenguaje secuencial que más tarde
configura el manga, entendido como ‘imagen caprichosa’ o ‘dibujo
libre’. Esta forma de expresión visual, que combina texto e imagen
en una narrativa continua, se consolida como una de las bases
estructurales del anime (Itō, 2005).


El manga adquiere un rol central en la configuración del anime
contemporáneo como canal de producción industrial. Muchas obras de
animación japonesa tienen su origen en adaptaciones directas de
mangas exitosos, lo que permite una retroalimentación entre ambos
formatos y refuerza la coherencia estilística del universo narrativo
japonés. Tal como se expone en la Antología del Studio Ghibli,
uno de los primeros estudios de referencia en español sobre
animación nipona, el término anime proviene del francés animé,
que significa ‘animado’, y en Japón se utiliza para designar, de
manera general, toda producción audiovisual de animación,
independientemente de su origen geográfico (Robles, 2010). Esta
denominación se ha internacionalizado, adquiriendo connotaciones
propias que diferencian el anime japonés de otras formas de
animación.

1.2.
Rasgos estéticos y narrativos del cine animado japonés


La sutileza y el realismo presentes en el cine animado japonés
integran una profunda carga emocional y una compleja estructura
narrativa. Esta forma de animación se caracteriza por su capacidad
de articular lo íntimo y lo simbólico, lo cotidiano y lo
fantástico, dentro de un mismo entramado expresivo. Según Cavallaro
(2014), el anime construye una metanarrativa estética que armoniza
lo ordinario con lo extraordinario, generando una experiencia
inmersiva que trasciende los marcos culturales y resuena con
audiencias diversas.


La fusión entre sutileza y realismo en el anime permite abordar
temas complejos y emocionalmente significativos de una forma
singularmente poderosa. Esta combinación estética dota al medio de
una capacidad expresiva que va más allá del entretenimiento,
convirtiéndolo en una herramienta idónea para explorar las
dimensiones más íntimas de la experiencia humana. Como señala
Lamarre (2009, p. 149) “el anime, al fusionar lo realista con lo
poético, crea un lenguaje visual que es a la vez accesible y
profundamente evocador, lo que lo convierte en un medio ideal para
explorar las complejidades de la experiencia humana”. Esta relación
entre lo poético y lo visual, si bien enraizada en representaciones
culturales específicas, establece una conexión emocional universal
que trasciende fronteras y permite al espectador identificarse con
los conflictos, emociones y sensibilidades que en ella se
representan.


Dentro del cine animado japonés, una de las técnicas que refuerza
la conexión entre sutileza y realismo es el concepto estético de
ma. Esta noción, profundamente enraizada en la cultura
japonesa, se refiere al uso intencional de pausas o silencios en el
desarrollo de una obra. Según Richie (2007, p. 45) ma es “la
pausa entre eventos o sonidos, diseñada para proporcionar descanso y
resaltar el significado emocional y narrativo de lo que ocurre en un
flujo continuo”. Lejos de ser un vacío, el ma actúa como
un espacio lleno de significado, donde la contemplación y la
introspección adquieren protagonismo.


Este principio se manifiesta con particular fuerza en películas como
El viaje de Chihiro (Sen to Chihiro no kamikakushi,
Hayao Miyazaki, 2001) donde los momentos de silencio, quietud o
desaceleración narrativa permiten al espectador sumergirse en el
mundo interior de los personajes. En esta obra, los conflictos
emocionales y espirituales que atraviesa la protagonista se
representan con una sinceridad que trasciende las barreras
culturales, integrando lo fantástico con un realismo emocional
profundo. Tal como señala Napier (2005) la fuerza del anime japonés
radica en su capacidad para reflejar lo humano a través de universos
simbólicos, pero emocionalmente reconocibles, que resuenan con
audiencias de todo el mundo.


El anime funciona como un vehículo cultural que preserva,
resignifica y moderniza elementos propios de la tradición japonesa,
articulando una conexión intergeneracional e intercultural a través
de sus relatos visuales. En este proceso, se evidencian dos
corrientes filosóficas profundamente arraigadas en la estética y
sensibilidad del cine animado japonés.


La primera es el wabi-sabi, una concepción estética que
encuentra belleza en lo efímero, lo incompleto y lo imperfecto. Esta
filosofía promueve una apreciación de los ciclos naturales y de la
transitoriedad de la vida, integrando valores como la humildad, la
simplicidad y el respeto hacia lo perecedero. En el contexto del
anime, el wabi-sabi se expresa mediante la representación de
paisajes naturales, objetos desgastados o escenas contemplativas que
invitan a reflexionar sobre el devenir de la existencia (Juniper,
2004).


La segunda noción clave es el mono no aware, una sensibilidad
emocional ante la impermanencia de las cosas. Esta perspectiva, más
que una doctrina filosófica estricta, constituye una actitud
estética que vincula las emociones humanas con el paso del tiempo,
la pérdida y la transformación. Napier (2005) indica que el mono
no aware se manifiesta en el anime a través de la melancolía,
el silencio y la introspección, permitiendo establecer una conexión
empática tanto con el entorno natural como con las experiencias
humanas más íntimas.


Ambas sensibilidades se integran en el arte japonés como
herramientas expresivas para explorar temas universales como el
cambio, la memoria y la conexión emocional. Aunque profundamente
enraizadas en la tradición cultural japonesa, estas filosofías
otorgan al anime una capacidad comunicativa que trasciende fronteras
y resuena con públicos diversos.


Otro aspecto fundamental en el cine animado japonés es la
construcción simbólica del espacio visual. Lejos de ser un mero
fondo decorativo, el entorno escenográfico adquiere una dimensión
narrativa y emocional que refuerza la armonía entre el ser humano y
su hábitat. En muchas obras, los paisajes actúan como extensiones
del mundo interior de los personajes, contribuyendo a una experiencia
estética integral donde lo visual y lo simbólico convergen (Napier,
2005).


La globalización ha sido un factor determinante en la expansión
internacional del anime, facilitando su circulación a través de
diversos medios y haciendo que narrativas profundamente locales se
vuelvan accesibles y significativas para grandes audiencias. Desde
una perspectiva histórica, Giddens (1990, p. 64) define la
globalización como “la intensificación de las relaciones sociales
mundiales que enlazan localidades distantes de tal manera que los
acontecimientos locales son configurados por eventos que ocurren a
miles de kilómetros de distancia”. Este proceso, extremado por los
avances en medios de comunicación y tecnología en el siglo XX, ha
dado lugar a una globalización cultural mundial. En este contexto,
Napier (2005, p. 14) destaca que “el anime es único porque combina
lo específico cultural con temas universales que resuenan con
audiencias de todo el mundo. Es esta mezcla lo que lo convierte en un
fenómeno tan poderoso y cautivador”.


La consolidación del anime como fenómeno transnacional ha sido
impulsada, en gran parte, por los espacios digitales. Según
McWilliams (2008, p. 173) “la globalización del anime a través de
plataformas digitales ha creado una nueva forma de consumir cultura,
permitiendo que los espectadores de diferentes partes del mundo se
conecten de manera instantánea y directa con las narrativas
japonesas”. Esta dinámica ha fortalecido el diálogo intercultural
y ha reafirmado la relevancia del anime como medio de expresión
cultural. La popularidad internacional del anime tiene que ver con
adquirir una proyección universal sin desvincularse de su identidad
local, consolidándose, así como un vehículo eficaz de influencia
cultural.

2.
Metodología


Este estudio adopta un enfoque cualitativo de carácter no
experimental, con fines exploratorios y analíticos, orientado a
identificar y examinar las dimensiones estéticas, narrativas y
simbólicas del cine animado japonés a través del análisis de
cuatro películas producidas por Studio Ghibli. El objetivo es
comprender cómo estas obras configuran un lenguaje visual propio,
enraizado en la tradición cultural japonesa, y cómo dicho lenguaje
se diferencia, aunque también dialoga, con los enfoques temáticos y
estéticos del cine animado occidental.


La investigación se fundamenta en el uso de la técnica de análisis
de contenido cualitativo, entendida como una estrategia sistemática
que permite interpretar significados simbólicos y narrativos
presentes en textos audiovisuales, en su dimensión tanto manifiesta
como latente. Según Sued (2020) este tipo de análisis permite
vincular la información clave con su contexto sociocultural,
captando la estructura del discurso y la experiencia expresada en el
objeto de estudio. En esta misma línea, Castro et al. (2002)
sostienen que el análisis de contenido se basa en una lectura
científica de las obras, orientada a descubrir significados
subyacentes a partir del texto explícito, visual o narrativo. Se
trata, por tanto, de un proceso interpretativo que busca deconstruir
los elementos del discurso para reconstruirlos desde una mirada
crítica.


El corpus de análisis está compuesto por cuatro películas clave de
Studio Ghibli: La tumba de las luciérnagas (Hotaru no
Haka, Isao Takahata, 1988), La princesa Mononoke
(Mononoke-hime, Hayao Miyazaki, 1997), El viento se levanta
(Kaze tachinu, Hayao Miyazaki, 2013) y El niño y la garza
(Kimitachi wa dô ikiru ka, Hayao Miyazaki, 2023). La
selección responde a criterios de representatividad histórica,
diversidad temática, relevancia estética y resonancia cultural.
Estas obras permiten observar la evolución del lenguaje visual del
estudio, así como la incorporación de elementos culturales y
filosóficos propios del imaginario japonés.


El procedimiento metodológico incluye el visionado sistemático de
las películas y la segmentación de escenas clave en función de
categorías previamente definidas. Estas categorías, derivadas del
marco teórico y de estudios previos, se organizan en cuatro ejes de
análisis:


		
	Perspectiva y punto de vista: se examina la manera en que se
	estructura el relato desde una mirada interna o externa, el uso de
	silencios narrativos y el tratamiento del tiempo.

		
	Estilo y narrativa: se analizan aspectos como la linealidad o
	fragmentación del relato, la construcción simbólica de los
	personajes, y la integración de elementos realistas y fantásticos.

		
	Influencias culturales: se identifican representaciones filosóficas
	y estéticas propias de la cultura japonesa, tales como mono no
	aware o wabi-sabi, así como su incorporación en las
	tramas.

		
	Simbología visual y escenográfica: se analiza el valor narrativo y
	emocional de los escenarios, la composición estética y el uso del
	color como mecanismos expresivos.




Este enfoque establece una lectura transversal entre las obras del
corpus y los marcos teóricos abordados, generando una interpretación
profunda y contextualizada. Además, se busca construir un modelo
comparativo con elementos del cine animado occidental, contrastando
cómo cada tradición representa temas universales como el conflicto,
la memoria, la identidad o el vínculo con la naturaleza (Herrera,
2018).


A continuación, se muestran fichas técnicas con la información de
las películas a analizar:



Tabla
1. Ficha
técnica de la película ‘La tumba de las luciérnagas’.


	

	

	
		
				
				Título

			
				
				La tumba de las
				luciérnagas

			
		

	
	
		
				
				Título original

			
				
				Hotaru no Haka

			
		

		
				
				Año de estreno

			
				
				1988

			
		

		
				
				Director

			
				
				Isao Takahata

			
		

		
				
				Duración

			
				
				89 minutos

			
		

		
				
				Estudio de animación

			
				
				Studio Ghibli
				(distribución por Toho)

			
		

		
				
				Sinopsis

			
				
				En el Japón de 1945, tras
				un bombardeo en Kobe, Seita y su hermana Setsuko quedan
				huérfanos. La película narra su lucha por sobrevivir en un país
				devastado por la guerra, abordando con crudeza la pérdida, la
				infancia y el sufrimiento civil en tiempos de conflicto.

			
		

		
				
				Temas principales

			
				
				Guerra, orfandad,
				infancia, trauma, supervivencia, crítica al nacionalismo

			
		

	



Fuente: elaboración
propia.





Tabla
2. Ficha técnica
de la película ‘La princesa Mononoke’.


	

	

	
		
				
				Título

			
				
				La princesa Mononoke

			
		

	
	
		
				
				Título original

			
				
				Mononoke Hime

			
		

		
				
				Año de estreno

			
				
				1997

			
		

		
				
				Director

			
				
				Hayao Miyazaki

			
		

		
				
				Duración

			
				
				133 minutos

			
		

		
				
				Estudio de animación

			
				
				Studio Ghibli

			
		

		
				
				Sinopsis

			
				
				Ambientada en el Japón
				feudal, la historia sigue a Ashitaka, un joven príncipe que se
				ve envuelto en el conflicto entre los dioses del bosque y los
				humanos que explotan los recursos naturales. En su viaje conoce a
				San, una joven criada por lobos, símbolo de la resistencia de la
				naturaleza frente al avance industrial.

			
		

		
				
				Temas principales

			
				
				Naturaleza vs.
				civilización, espiritualidad, ecología, conflicto ético,
				identidad, modernidad

			
		

	



Fuente: elaboración
propia.





Tabla
3.
Ficha técnica
de la película ‘El viento se levanta’.


	

	

	
		
				
				Título

			
				
				El viento se levanta

			
		

	
	
		
				
				Título original

			
				
				Kaze Tachinu

			
		

		
				
				Año de estreno

			
				
				2013

			
		

		
				
				Director

			
				
				Hayao Miyazaki

			
		

		
				
				Duración

			
				
				126 minutos

			
		

		
				
				Estudio de animación

			
				
				Studio Ghibli

			
		

		
				
				Sinopsis

			
				
				Inspirada en la vida del
				ingeniero aeronáutico Jirō Horikoshi, la película narra su
				sueño de diseñar aviones en el Japón de entreguerras. En un
				contexto marcado por la guerra y la pérdida, la historia explora
				la tensión entre la belleza del ideal creativo y las
				implicaciones destructivas de su aplicación militar.

			
		

		
				
				Temas principales

			
				
				Sueño y vocación,
				guerra, modernización, amor, idealismo vs. realidad, ética
				tecnológica

			
		

	



Fuente: elaboración
propia.





Tabla
4. Ficha
técnica de la película ‘El niño y la garza’.


	

	

	
		
				
				Título

			
				
				El niño y la garza

			
		

	
	
		
				
				Título original

			
				
				Kimitachi wa Dō Ikiru ka

			
		

		
				
				Año de estreno

			
				
				2023

			
		

		
				
				Director

			
				
				Hayao Miyazaki

			
		

		
				
				Duración

			
				
				124 minutos

			
		

		
				
				Estudio de animación

			
				
				Studio Ghibli

			
		

		
				
				Sinopsis

			
				
				En el Japón de la
				posguerra, Mahito, un niño marcado por la pérdida de su madre
				se traslada al campo con su nueva familia. Allí, guiado por una
				misteriosa garza parlante, accede a un mundo fantástico que
				simboliza su viaje interior hacia la madurez y el duelo, en una
				fábula introspectiva sobre la vida, la muerte y la
				reconstrucción emocional.

			
		

		
				
				Temas principales

			
				
				Duelo, infancia,
				espiritualidad, mundos paralelos, memoria, identidad, crecimiento
				personal

			
		

	



Fuente: elaboración
propia.




Finalmente, cabe señalar que, aunque El
viaje de Chihiro (Sen
to Chihiro no kamikakushi, Hayao
Miyazaki, 2001) es una obra central en la trayectoria de Studio
Ghibli, se decidió no incluirla debido a que su amplio tratamiento
en la literatura especializada desplazaría el foco del estudio. La
investigación prioriza casos que permiten explorar con mayor
claridad las dimensiones estéticas y narrativas vinculadas a memoria
histórica, conflicto y transformación, evitando un desequilibrio
analítico hacia una obra ya ampliamente consolidada en el campo
académico.

3.
Análisis y resultados

3.1.
Perspectiva y punto de vista


Tras el fin de la Segunda Guerra Mundial, Japón inicia un proceso
sostenido de occidentalización, particularmente marcado por la
influencia cultural estadounidense durante el periodo de ocupación
(1945–1952). Uno de los ejemplos más representativos de esta
transformación es la incorporación de tradiciones occidentales en
celebraciones sociales, como las bodas de estilo cristiano. En este
contexto, numerosos hoteles de alta categoría en Japón comienzan a
habilitar capillas en sus instalaciones, permitiendo la realización
de ceremonias al estilo norteamericano. Esta práctica, simbólica de
la americanización del imaginario ceremonial japonés, se consolida
como una tendencia que perdura a lo largo de generaciones (Dower,
2000).


No obstante, como señala Nakagawa (2020) la influencia extranjera en
Japón se caracteriza por un proceso de adaptación cultural
selectiva, condicionado en parte por las barreras lingüísticas. A
diferencia de otras sociedades donde la cercanía idiomática
favorece una mayor fluidez en el intercambio cultural, en Japón el
idioma actúa como un filtro que modula la recepción de elementos
foráneos. Esta mediación lingüística no impide la adopción de
prácticas externas, pero sí las transforma, generando
reinterpretaciones locales que preservan una identidad propia dentro
del proceso de globalización.


Tras el impacto de la Segunda Guerra Mundial, y en particular el
lanzamiento de las bombas atómicas sobre Hiroshima y Nagasaki en
1945, la experiencia nuclear deja una huella indeleble en el
imaginario colectivo tanto de Occidente como de Japón. Este
acontecimiento se convierte en una fuente significativa de
representaciones culturales. En el contexto occidental, especialmente
en los cómics estadounidenses, la radiación se reinterpreta como
una fuerza ambivalente, capaz de conferir poderes extraordinarios;
ejemplos paradigmáticos son personajes como Spiderman o The
Hulk, cuyas habilidades emergen como consecuencia de accidentes
radioactivos.


Por el contrario, en Japón, la bomba atómica origina una corriente
narrativa profundamente marcada por el trauma, que se manifiesta en
el manga y el anime mediante relatos que exploran las consecuencias
éticas, físicas y emocionales de la guerra, así como la tensión
entre el avance tecnológico y la destrucción. Tal como indica
Napier (2005), el imaginario nuclear japonés tiende a representar el
sufrimiento humano y la fragilidad existencial, convirtiéndose en un
medio para procesar el dolor colectivo y reflexionar críticamente
sobre la modernidad tecnológica. Obras como Hiroshima
(Hadashi no Gen, Mori Masaki, 1983) o Akira (Katsuhiro
Ōtomo, 1988) evidencian cómo el trauma atómico se resignifica en
la cultura visual japonesa como advertencia frente a los límites de
la humanidad. Los directores, a través de sus obras, capturan
experiencias profundamente humanas al retomar elementos que reflejan
los impactos de la guerra. Sus personajes a menudo representan a las
víctimas de estos conflictos, encarnando el dolor, la pérdida y la
entereza que marcaron sus vidas.


La tumba de las luciérnagas (Hotaru no Haka, 1988)
presenta, con notable delicadeza y profundidad, las consecuencias
humanas más crudas de la guerra, enfocándose especialmente en el
sufrimiento de la infancia. A través de la historia de dos hermanos
huérfanos, la película evidencia cómo el conflicto armado
desintegra vínculos, identidades y futuros. Aunque la rendición
japonesa tras el lanzamiento de las bombas atómicas pone fin a la
Segunda Guerra Mundial, no inaugura un periodo de paz genuina; por el
contrario, las pruebas nucleares y el desarrollo armamentístico
continúan dejando secuelas físicas y emocionales en las sociedades
afectadas.


En este contexto, el símbolo de las luciérnagas adquiere una
dimensión profundamente poética. Su luz tenue y efímera encarna la
fragilidad de la vida humana, particularmente la de los inocentes en
tiempos de guerra. Brillan solo por un instante, iluminando
brevemente la oscuridad antes de extinguirse, como las infancias
truncadas por la violencia.



Imagen 1.
Fotograma que representa la fragilidad de la vida a través de la
luz de las luciérnagas.


[image: Imagen 1]



Fuente: Fotograma extraído
de ‘Hotaru no Haka’ (Takahata, 1988).




La princesa Mononoke (Mononoke-hime, 1997) construye
una visión compleja y simbólica del conflicto entre naturaleza e
industrialización, donde las máquinas y el progreso técnico se
asocian con la violencia y la destrucción, mientras que el entorno
natural encarna la posibilidad de equilibrio, sanación y
reconciliación. A través de la travesía de Ashitaka, un joven
marcado física y espiritualmente por la guerra, el relato propone
una búsqueda de redención que se vuelve posible al adentrarse en el
mundo del bosque, un espacio que representa lo sagrado y la amenaza.


En este entorno, la película plantea que el restablecimiento de la
armonía proviene del reconocimiento mutuo. La conexión con lo
orgánico y lo ancestral emerge como vía para restaurar vínculos
rotos con la naturaleza y con los propios seres humanos. La princesa
Mononoke sugiere así que la comprensión del otro ya sea humano,
animal o espíritu, es fundamental para superar la lógica del
enfrentamiento. En lugar de dividir el mundo entre héroes y
enemigos, la obra invita a ver en cada figura un reflejo de
complejidades compartidas.


El viento se levanta (Kaze tachinu, 2013) ofrece una
mirada humana sobre la tensión entre el ideal creativo y las
consecuencias éticas de la innovación tecnológica en tiempos de
conflicto. A través de la figura de Jirō Horikoshi, un joven
ingeniero apasionado por la aeronáutica, la obra explora cómo el
sueño de diseñar aviones hermosos y funcionales se ve
inevitablemente distorsionado por la maquinaria bélica. Lo que
comienza como un acto de creación inspirado en la estética y la
ingeniería, se transforma en una contribución involuntaria a la
destrucción masiva.


Esta narrativa dialoga estrechamente con la memoria personal de Hayao
Miyazaki, quien crece en un Japón profundamente afectado por el
conflicto armado. A través de la película, el director proyecta su
reflexión sobre la responsabilidad individual en un contexto
histórico que arrastra incluso a los soñadores. La película
muestra cómo muchos personajes son arrastrados por las fuerzas del
poder, el nacionalismo y la obediencia institucional, a menudo al
margen de su voluntad. En este sentido, la obra interpela al
espectador sobre el precio de la belleza cuando esta se pone al
servicio de fines destructivos.


Por último, El niño y la garza (Kimitachi wa dô ikiru
ka, 2023) centra su relato en un niño cuya experiencia encarna
las consecuencias que la guerra impone sobre la infancia. La pérdida
de la madre se convierte en el punto de partida para una exploración
simbólica del duelo y la transformación personal. Más allá de
retratar los efectos directos del conflicto, la obra se orienta hacia
una representación del proceso interno que acompaña la pérdida. A
través de un universo narrativo donde lo real y lo imaginario se
entrelazan, Miyazaki construye una reflexión sobre las formas en que
los individuos atraviesan el dolor. La película plantea así una
conexión entre el tránsito del duelo y las etapas de la infancia,
entendida como un territorio emocional que estructura la manera en
que se enfrentan las experiencias límite.



Imagen 2.
Representación simbólica del tránsito emocional a través de un
entorno fantástico.


[image: Imagen 4]



Fuente:
Fotograma extraído de ‘Kimitachi wa dô ikiru ka’ (Miyazaki,
2023).



3.2.
Estilo y narrativa


Al examinar los estilos y estructuras narrativas en las producciones
de Studio Ghibli, se observan marcas autorales distintivas que
configuran un lenguaje estético propio. En el caso de Hayao
Miyazaki, su cine se caracteriza por la construcción de mundos
imaginarios que, si bien remiten a contextos reconocibles, operan
bajo lógicas internas que subvierten las leyes físicas o sociales
del entorno real. Este uso del espacio fantástico responde a un
mecanismo que permite explorar conflictos éticos, históricos y
existenciales desde una perspectiva simbólica.


Según Napier (2005) la obra de Miyazaki se sitúa en un punto
intermedio entre lo realista y lo onírico, proponiendo escenarios
que modifican las estructuras convencionales del género y abren
espacios para la ambigüedad moral y la reflexión crítica.


En este sentido, los personajes que protagonizan sus relatos suelen
escapar a las categorías de héroe y villano. Tanto los
protagonistas como los antagonistas actúan a partir de motivaciones
complejas, lo que dificulta una lectura simplista del conflicto. Esta
ambigüedad moral es uno de los rasgos más destacados de su cine.
Además, Miyazaki mantiene un compromiso con las técnicas
tradicionales de animación, trabajando mediante ilustraciones
dibujadas a mano y desarrollando sus películas a partir de
storyboards. McCarthy (2009) indica que esta práctica le
permite conservar un alto grado de libertad creativa durante el
proceso narrativo, permitiendo que la historia evolucione de forma
orgánica. En contraste, Isao Takahata, también cofundador de Studio
Ghibli, opta por una mayor experimentación visual y una dirección
más colaborativa, delegando parte del diseño y la puesta en escena
en su equipo artístico.


La narrativa de las cuatro películas seleccionadas combina elementos
fantásticos con estructuras dramáticas profundamente vinculadas a
la realidad histórica y cultural de Japón. A través de ellas, se
abordan experiencias marcadas por el trauma colectivo, como las
consecuencias devastadoras de las contiendas, la pérdida de vidas
inocentes y el duelo procesado desde la mirada de la infancia. Estas
obras presentan mundos imaginarios y actúan como vehículos para
explorar dimensiones emocionales y existenciales propias del contexto
japonés.


El cine animado japonés, particularmente el producido por Studio
Ghibli, se distingue por ofrecer relatos que enfatizan la complejidad
psicológica y moral de sus personajes. A diferencia del modelo
hollywoodense, que tiende a estructurar sus narrativas en torno a
oposiciones morales simplificadas, estas producciones proponen una
visión más equilibrada y ambigua de la realidad. Los personajes
forman parte de motivaciones diversas, tensiones internas y
contradicciones que enriquecen la dimensión humana del relato.


En este marco, La princesa Mononoke (Mononoke-hime, 1997)
y El viento se levanta (Kaze tachinu, 2013) abordan,
desde perspectivas complementarias, la relación entre humanidad,
tecnología y naturaleza. En La princesa Mononoke
(Mononoke-hime, 1997) el conflicto entre la expansión
industrial y la preservación del mundo natural se manifiesta a
través de la lucha entre los habitantes del bosque y los humanos que
lo explotan. San, la joven criada por lobos representa una visión no
domesticada del mundo, en contraste con la lógica utilitarista de la
sociedad humana. Esta confrontación sugiere que el desarrollo
tecnológico, cuando se desvincula del equilibrio ecológico, conduce
al deterioro espiritual y ambiental.


Por su parte, El viento se levanta (Kaze tachinu, 2013)
reflexiona sobre la dimensión ambivalente de la creación técnica.
Jirō Horikoshi, su protagonista, persigue el ideal de diseñar
aviones desde una perspectiva estética y funcional, pero ve su sueño
contaminado por la realidad bélica. La película plantea así una
tensión entre el impulso creador y su instrumentalización
destructiva, un dilema recurrente en la memoria cultural japonesa
tras la guerra.



Imagen 3.
Representación visual del ideal creativo asociado al diseño
aeronáutico.

[image: Imagen 2]



Fuente:
Fotograma extraído de ‘Kaze tachinu’ (Miyazaki, 2013).




La tumba de las luciérnagas (Hotaru no Haka, 1988)
ofrece una representación directa del impacto humano del conflicto,
centrándose en la historia de dos hermanos que intentan sobrevivir
en un Japón devastado. La película representa con sobriedad las
consecuencias sociales y emocionales del conflicto. A través de su
narrativa, se expone la vulnerabilidad de la infancia y la
indiferencia institucional hacia las víctimas. Esta obra, influida
por la experiencia personal del director Isao Takahata como
sobreviviente del conflicto, presenta la guerra como una realidad que
fractura vínculos.


En El niño y la garza (Kimitachi wa dô ikiru ka,
2023), Miyazaki retoma el trasfondo bélico para construir un relato
que mezcla lo real con lo fantástico, en el cual un niño enfrenta
el duelo por la pérdida de su madre. La historia se centra en el
proceso de aceptación de la ausencia, abordando la muerte como parte
del tránsito vital. La presencia de un mundo paralelo y la figura de
la garza funcionan como metáforas del inconsciente, en un viaje que
articula el deseo de retener el pasado con la necesidad de
transformarlo. En términos estéticos, la película mantiene la
animación 2D artesanal característica de Studio Ghibli,
incorporando influencias visuales occidentales sin abandonar su
identidad formal. Esta apuesta permite representar con delicadeza el
impacto emocional del conflicto, integrando elementos visuales y
narrativos que profundizan la reflexión sobre la pérdida, la
infancia y la memoria.


El análisis de las cuatro películas del
corpus evidencia un conjunto de rasgos estéticos y narrativos que
contrasta con los modelos predominantes en el cine animado occidental
contemporáneo. Este contraste expone cómo cada tradición configura
sensibilidades culturales e imaginarios distintos a partir de temas
comunes. En la producción de Studio Ghibli, la temporalidad se
estructura a partir de ritmos contemplativos que integran silencios y
espacios para la introspección. Este uso del ma
articula un modo de narrar basado en la expansión emocional de las
escenas. En cambio, la animación occidental suele organizarse a
partir de arcos narrativos sujetos a progresión lineal, donde los
clímax y anti-clímax responden a una estructura dramática más
estricta vinculada con la tradición clásica del storytelling.


Otro aspecto distintivo se observa en la construcción moral de los
personajes. En las películas analizadas, los conflictos no se
articulan mediante oposiciones tajantes entre héroes y antagonistas.
La lógica de las motivaciones es ambigua y permite comprender
simultáneamente intereses humanos, comunitarios, espirituales y
ecológicos. Por su parte, grandes estudios occidentales operan con
lógicas de caracterización que tienden a agrupar comportamientos y
valores en polos más claramente delimitados, lo que facilita la
identificación inmediata del espectador.


La dimensión estética también ofrece
diferencias relevantes. En Ghibli se observa una atención constante
a elementos naturales como metáforas del ciclo vital y de la
relación entre los individuos y su entorno. La presencia del bosque,
el viento, la lluvia, los animales o la luz construye una
sensibilidad que dialoga con tradiciones visuales japonesas y con
filosofías como el mono no aware
y el wabi-sabi.
En cambio, en gran parte de la animación occidental, los paisajes
suelen funcionar como escenarios de acción subordinados a la
progresión narrativa. Esta diferencia implica concepciones distintas
sobre el vínculo entre imagen y experiencia emocional.

3.3.
Influencias culturales


A lo largo de su historia, Japón desarrolla una identidad cultural
distintiva, moldeada tanto por influencias regionales como por
factores geográficos y políticos propios. Aunque recibe aportes
significativos de civilizaciones como la china y la coreana, su
condición insular le permite periodos prolongados de aislamiento,
especialmente durante el shogunato Tokugawa (1603–1868), lo que
favorece un desarrollo cultural autónomo. Este aislamiento, descrito
por diversos autores como una forma de aislacionismo múltiple,
contribuye a consolidar tradiciones, valores estéticos y expresiones
artísticas que perduran en la sociedad japonesa contemporánea.
Yoshio Sugimoto (2010) sostiene que esta trayectoria histórica
implica una estructura cultural compleja, donde lo autóctono se
adapta selectivamente a lo externo.


Durante el período Edo (1603–1868) se consolidan numerosos
elementos que configuran la identidad cultural japonesa
contemporánea. En esta etapa de aislamiento controlado y estabilidad
interna, florecen formas artísticas, valores filosóficos y
prácticas espirituales que aún marcan la vida cultural del país.
La relación con la naturaleza se convierte en el núcleo de una
estética nacional articulada en la poesía, las artes visuales y las
narrativas simbólicas. Esta concepción perdura en expresiones
contemporáneas, como el cine animado japonés, donde lo natural es
una entidad significativa cargada de sentido espiritual y moral
(Shirane, 2011).


Dentro de este marco, películas como La princesa Mononoke
(Mononoke-hime, 1997), El niño y la garza (Kimitachi
wa dô ikiru ka, 2023) y El viento se levanta (Kaze
tachinu, 2013) articulan una estrecha relación entre identidad
cultural y naturaleza. Estas obras utilizan lo natural como escenario
narrativo y lo integran como agente activo de significación
simbólica. La naturaleza estructura los vínculos entre los
personajes y su entorno. Otros ejemplos como El castillo ambulante
(Hauru no Ugoku Shiro, Hayao Miyazaki, 2004) o Ponyo en el
acantilado (Gake no ue no Ponyo, Hayao Miyazaki, 2008)
retoman esta misma lógica, reafirmando la premisa estética del
estudio que señala que lo natural es inseparable del devenir humano.


La tumba de las luciérnagas (Hotaru no Haka, 1988),
aunque situada en un contexto urbano devastado por la guerra, también
emplea elementos simbólicos asociados a la naturaleza. Las
luciérnagas, en particular, funcionan como metáfora de la fugacidad
de la vida, especialmente en contextos marcados por la pérdida y el
dolor. De manera análoga, en La princesa Mononoke
(Mononoke-hime, 1997), el personaje de San encarna la
simbiosis entre humano y naturaleza: criada por lobos y defensora del
bosque, San representa una identidad en tensión con el mundo humano,
pero profundamente arraigada en lo natural como espacio de
pertenencia y resistencia.


Japón ha desarrollado una concepción de la naturaleza como paisaje
físico y entidad con carga espiritual y fuerza activa. Esta visión
se nutre tanto de la geografía del país, marcada por la presencia
constante de desastres naturales, como de tradiciones filosóficas
como el sintoísmo y el budismo zen, este último que surge del
encuentro entre el pensamiento indio y la mentalidad china, y se
introduce en la cultura japonesa como una disciplina centrada en la
iluminación (satori) a partir de experiencias concretas,
cotidianas y no necesariamente extraordinarias (Suzuki, 1996).


Esta búsqueda de lo trascendental en lo inmediato se refleja de
manera constante en el cine de Ghibli. En las películas, la
representación de acciones simples, como preparar comida, caminar
por el bosque o experimentar el silencio, adquiere un peso narrativo
y emocional. Estas escenas permiten detener el ritmo del relato y
enfocarse en los gestos mínimos que constituyen la vida. Para sus
directores, lo significativo se encuentra en lo fantástico, lo épico
y en la capacidad de observar lo cotidiano como espacio revelador de
belleza, verdad y transformación.

3.4.
Uso de elementos de simbología


La tumba de las luciérnagas (Hotaru no Haka, 1988)
emplea la figura de las luciérnagas como un símbolo de la
fragilidad y transitoriedad de la vida humana, particularmente en el
contexto devastador de la guerra. Este recurso visual intensifica la
noción estética del mono no aware, entendida como la
conciencia melancólica de lo efímero, y que se manifiesta como una
sensibilidad profundamente enraizada en la cultura japonesa (Napier,
2005). Las escenas en las que los hermanos se iluminan a la luz de
las luciérnagas generan un contraste visual entre la belleza
momentánea y la destrucción permanente provocada por el conflicto.


En La princesa Mononoke (Mononoke-hime, 1997) la
confrontación entre los humanos y los espíritus del bosque
simboliza el conflicto entre el desarrollo industrial y la
preservación del equilibrio natural. La representación de los
dioses del bosque, especialmente del dios Ciervo, se inscribe dentro
de la estética del wabi-sabi, la cual exalta la imperfección,
la impermanencia y la belleza de lo natural (Richie, 2007). La marca
maldita que Ashitaka porta en su brazo se convierte en una alegoría
de las consecuencias de la avaricia y la violencia humanas,
vinculando el deterioro físico con la degradación moral.



Imagen 4.
Representación visual de los espíritus del bosque como símbolo
de equilibrio y vitalidad natural.

[image: Imagen 3]



Fuente:
Fotograma extraído de ‘Mononoke-hime’ (Miyazaki, 1997).




En El viento se levanta (Kaze tachinu, 2013) el viento
actúa como un símbolo ambivalente que impulsa los sueños creativos
de Jirō Horikoshi y las fuerzas destructivas de la guerra. La
historia del diseñador de aviones se configura en torno a una
tensión constante entre belleza e instrumentación bélica. Según
Cavallaro (2014), el anime japonés logra equilibrar lo realista con
lo poético, articulando dilemas humanos con una sensibilidad
estética que estimula la reflexión ética. Esta dualidad también
se alinea con la concepción de Aumont et al. (1991) para
quienes el cine, mediante la imagen, permite explorar emociones
complejas que trascienden la dimensión técnica de la narración.


Por su parte, El niño y la garza (Kimitachi wa dô ikiru
ka, 2023) propone un relato que entrelaza la dimensión
fantástica con el proceso de duelo y transformación emocional. La
figura de la garza, tradicionalmente asociada con la sabiduría en la
cultura japonesa, se presenta como guía del joven Mahito en un viaje
introspectivo. La torre, como espacio arquitectónico simbólico,
articula la memoria familiar con la construcción identitaria del
protagonista. Esta configuración visual remite, una vez más, al
mono no aware, en tanto que expresa una conexión emocional
con la pérdida, la transición vital y la reconciliación con el
pasado.

4.
Discusión y conclusiones


El análisis realizado evidencia que el cine
animado japonés configura un lenguaje estético y narrativo singular
que dialoga con tradiciones culturales específicas y, al mismo
tiempo, interpela preocupaciones universales. La presencia de
sensibilidades como el mono no aware
y el wabi-sabi
revela una forma de representación que articula emociones, memoria y
tiempo mediante imágenes que invitan a la contemplación y a la
reflexión. Esta estructura simbólica y expresiva permite comprender
cómo la animación japonesa incorpora en su tejido narrativo dilemas
éticos, experiencias vinculadas al trauma histórico y procesos de
transformación individual y colectiva. 



Los hallazgos muestran también que este tipo de animación se
distancia de modelos narrativos más extendidos en la industria
global, proponiendo una relación distinta entre conflicto, identidad
y entorno. La complejidad moral, la ambivalencia de los personajes y
la centralidad de la naturaleza como agente expresivo configuran una
estética que amplía los modos de comprender la comunicación
audiovisual y sus alcances culturales. La comparación con marcos
occidentales contribuye a situar estas producciones dentro de un
campo transnacional de imaginarios mediáticos, donde distintas
tradiciones ofrecen alternativas para representar la experiencia
humana.


Desde una perspectiva sociocultural, el estudio confirma que la
animación japonesa constituye un espacio de producción simbólica
relevante para analizar cómo se construyen sentidos sobre la guerra,
el duelo, la modernidad, la relación con la tecnología y la
pertenencia comunitaria. Estos relatos operan como mediadores de
significados que circulan a escala global y que permiten observar la
diversidad de sensibilidades estéticas que configuran el panorama
contemporáneo de la comunicación visual.


Finalmente, los resultados alcanzados abren la posibilidad de
profundizar en comparaciones sistemáticas entre sensibilidades
narrativas japonesas y occidentales, y de ampliar futuros análisis
hacia otras productoras y líneas estéticas que conforman el
ecosistema del anime. Este enfoque contribuye a fortalecer el estudio
de la animación como campo legítimo dentro de la investigación en
comunicación, con capacidad para iluminar problemáticas sociales,
éticas y culturales con un alcance significativo.



5.
Referencias


Aguado-Peláez,
D., & Martínez-García, P. (2016). El modelo femenino en Studio
Ghibli: Un análisis del papel de las mujeres en Hayao Miyazaki. En
A. Gómez Aragón (Ed.), Japón
y Occidente. El patrimonio cultural como punto de encuentro
(pp. 203–212). Aconcagua Libros.


Aumont, J.,
Bergala, A., Marie, M., & Vernet, M. (1991). Estética
del cine.
Paidós.


Bendazzi,
G., & de la Rosa, E. (2003). Cartoons:
110 años de cine de animación.
Ocho y medio.


Castro, C.,
Labra, O., & Chamblas, I. (2021). El análisis de contenido
temático: una mirada a sus etapas desde Nvivo12©. Revista
Internacional de Ciencias Sociales Interdisciplinares,
10(1).
https://doi.org/10.18848/2474-6029/CGP/v10i01/143-158




Cavallaro,
D. (2014). Anime
and the visual novel: narrative structure, design and play at the
crossroads of animation and computer games.
McFarland.


Denison, R.
(2023). Studio
Ghibli: An Industrial History.
Springer.


Dower, J.
W. (2000). Embracing
Defeat: Japan in the Wake of World War II. W. W.
Norton & Company.


Giddens, A.
(1990). Consecuencias
de la Modernidad.
Alianza Editorial.


Herrera, C.
D. (2018). Investigación cualitativa y análisis de contenido
temático. Orientación intelectual de revista Universum. Revista
general de información y documentación,
28(1),
119-142. https://doi.org/10.5209/RGID.60813




Horno
López, A. (2012). Controversia sobre el origen del anime. Una nueva
perspectiva sobre el primer dibujo animado japonés. Con
A de animación,
(2), 106-118. https://doi.org/10.4995/caa.2012.1055




Itō, G.
(2005). Tezuka is Dead: Postmodernist and Modernist Approaches to
Japanese Manga. Mechademia,
1(1),
68–79. https://doi.org/10.1353/mec.0.0007




Juniper, A.
(2004). Wabi
sabi: el “arte de la impermanencia” japonés.
Oniro.


Lamarre, T.
(2009). The
Anime Machine: A Media Theory of Animation.
University of Minnesota Press.


McCarthy,
H. (2009). Hayao
Miyazaki: Master of Japanese Animation.
Stone Bridge Press.


McWilliams,
M. (2008). Japanese
Visual Culture. Explorations in the World of Manga and Anime.
M.E. Sharpe.


Monleón
Oliva, V. (2025). Animación y conflicto bélico, Studio Ghibli como
contexto de estudio. Revista
Afluir, 1(9),
89-111. https://doi.org/10.48260/ralf.9.216




Nakagawa,
H. (2020). Introducción
a la cultura japonesa.
Melusina.


Napier, S.
J. (2005). Anime:
From Akira to Howl’s Moving Castle.
Palgrave Macmillan.


Richie, D.
(2007). A
tractate on Japanese aesthetics.
Stone Bridge Press.


Robles, M.
(2010). Antología
del Studio Ghibli: de Nausicaä a Mononoke (1984-1997).
Tebeos Dolmen Editorial, S.L.


Said, E. W.
(2013). Orientalismo.
Debate.


Sedeño
Valdellós A. M. (2002). Cine japonés: tradición y condicionantes
creativos actuales. Una revisión histórica. Historia
y comunicación social,
7,
253-266.
https://revistas.ucm.es/index.php/HICS/article/view/HICS0202110253A




Shirane, H.
(2011). Japan
and the Culture of the Four Seasons: Nature, Literature, and the
Arts.
Columbia University Press.


Sued, G. E.
(2020). Repertorio de técnicas digitales para la investigación con
contenidos generados en redes sociodigitales. PAAKAT:
revista de tecnología y sociedad,
10(19).
https://doi.org/10.32870/pk.a10n19.498




Sugimoto,
Y. (2010). An
Introduction to Japanese Society.
Cambridge University Press.


Suzuki, D.
T. (1996). Introducción
al budismo Zen.
Editorial Kairós.



Diseño web OJS

cover.jpeg
Galo Visconez Merino
Karen Moreira Sarango
Aderlyn Estrada Falconi

‘wwwtextualvisualmedia.com





data-url-image.jpeg
(OO





nav.xhtml

    
  
    		Ir al contenido principal


  





data-url-image1.jpeg





data-url-image2.jpeg





data-url-image3.jpeg





data-url-image.png





